




Repensar la guerra:  
la filosofía ante el conflicto





Repensar la guerra: 
la filosofía ante el conflicto

ragif ediciones
2025

Griselda Gaiada | Rodolfo Fazio



Repensar la guerra: la filosofía ante el conflicto

© Griselda Gaiada y Rodolfo Fazio. 2025 
© de la edición, ragif ediciones. 2025

1º edición
isbn 978-631-6784-02-5
Impreso en Argentina

ragif ediciones
www.ragifediciones.com.ar

Diseño y puesta en página, J Fiorotto

Reservados todos los derechos. No se permite la reproducción total o par-
cial de esta obra, ni su incorporación a un sistema informático, ni su trans-
misión en cualquier forma o por cualquier medio (electrónico, mecánico, 
fotocopia, grabación u otros) sin autorización previa y por escrito de los 
titulares del copyright. La infracción de dichos derechos puede constituir 
un delito contra la propiedad intelectual.

Gaiada, Griselda
   Repensar la guerra: la filosofía ante el conflicto / Griselda Gaiada; 
Rodolfo Fazio. - 1a ed. - Ciudad Autónoma de Buenos Aires: 
RAGIF Ediciones, 2025.
   252 p. ; 21 x 14 cm.

   ISBN 978-631-6784-02-5

   1. Filosofía. 2. Filosofía Clásica. 3. Filosofía Medieval. I. Fazio, 
Rodolfo  II. Título
   CDD 100



9	 Introducción

15	 Los diálogos literarios y la expresión del conflicto 
religioso en los siglos XI-XII

Natalia Jakubecki

43	 Paz y conflicto en la teoría política medieval. 
Egidio Romano y Marsilio de Padua

Francisco Bertelloni

73	 Crueldad ritual en tiempos de guerra: 
masacres sagradas en la Francia del siglo XVI

Santiago Francisco Peña

99	 La guerra según Hobbes: pasiones en la Gigantomaquia
Jerónimo Rilla

125	 La metafísica como campo de batalla: Leibniz y 
el papel del ars disputandi para la instauración 
de la filosofía como ciencia estricta

Rodolfo Fazio 

145	 La polémica “libertad vs. ejército permanente” 
en la Modernidad temprana. Leibniz, Trenchard 
y la geopolítica europea

Griselda Gaiada 

173	 Sobre el derecho de guerra y la idea de paz 
perpetua hoy: algunas reflexiones leibnizianas

Paul Rateau

191	 Kant y el derecho a la paz
Fernando Moledo

209	 Fichte y la guerra
María Jimena Solé

231	 “Jugarse la vida”: Borges y el ethos del coraje
José Luis Galimidi y Martín Böhmer





introducción    — 9

Introducción

El conflicto parece ser una de las nociones de las que nos servimos con 
mayor frecuencia pero sobre la que no siempre nos interrogamos, al 
menos en lo que hace a su sentido, alcance o poder explicativo. Polifa-
cética como pocas, la encontramos ocupando un rol central en las cos-
mogonías dualistas, en los relatos monoteístas de la caída, en la tensión 
antropológica entre razón y pasiones, en las sociologías de la confron-
tación, en la hermeneusis de una historia en clave dialéctica, en la con-
cepción de la economía como intereses en pugna, e incluso en la géne-
sis y perfeccionamiento de las artes retóricas. El conflicto se declina en 
pluralidad de enfoques, pero, en su modalidad más radical, se traduce 
como guerra: guerra en el cielo, guerra espiritual, guerra de clases, guerra 
económica, guerra discursiva, guerra psicológica... guerra propiamente 
dicha. El enfrentamiento entre fuerzas contrarias tampoco se agota en 
un único campo de batalla: abarca tanto el reino natural de los cuer-
pos como el reino espiritual del discurso. El conflicto aparece entonces 
no solo como un elemento arraigado en la naturaleza del hombre, sino 
también como algo constitutivo del mundo mismo. Sin embargo, esta 
concepción de un universo que conspira contra sí mismo no conduce 
necesariamente a una visión de mera discordia: a la par de reconocerse el 
conflicto como fuerza de ruptura y separación, es también asumido en 
ocasiones como instrumento ordenador que da razón y armonía a lo que 
no sería, en principio, más que desacuerdo y confusión. 

En paralelo a la pluralidad de perspectivas bajo las cuales puede con-
siderarse tanto el conflicto como la guerra, la reflexión sobre estos con-
ceptos también se muestra a sí misma polifacética. En efecto, la dimen-
sión bélica del hombre y del mundo ha sido tratada desde la filosofía, 
la teología, la historia, la literatura, entre otras. Esta característica torna 



10 —	 introducción

difícil la tarea de ofrecer un panorama capaz de abarcar la multiplicidad 
de disciplinas y enfoques desde las que ambas se han estudiado. Cons-
cientes de la dificultad de asir estos conceptos, este volumen es una 
invitación a pensar el conflicto y la guerra en sus diversas expresiones, 
confiando en que de la multiplicidad de abordajes y del cruce de perspec-
tivas podrá seguirse una visión más integral, que ofrezca al lector las bases 
para la comprensión de una noción tan crucial como omnipresente. En 
cada uno de los trabajos que componen el presente libro se ofrece un tra-
tamiento del conflicto y la guerra según alguna de sus facetas específicas, 
analizando a su vez la posibilidad de que tales conceptos se erijan como 
principios constitutivos o explicativos. 

Natalia Jakubecki aborda la problemática del conflicto desde la pers-
pectiva del discurso en “Los diálogos literarios y la expresión del conflicto 
religioso en los siglos XI-XII”. En particular, la autora se interesa por eva-
luar en qué medida la forma literaria del diálogo constituye un medio 
apropiado para abordar y dirimir los conflictos religiosos entre cristia-
nos, judíos y musulmanes en la Europa medieval. En tal sentido, Jaku-
becki considera cuatro de las disputas más emblemáticas del medioevo: 
la Disputatio iudei et christiani y la Disputatio cum gentili de Gilberto 
Crispino, los Dialogi de Pedro Alfonso y las Collationes de Pedro Abe-
lardo. Muestra que se trata de casos magistrales que enseñan que no sola-
mente son herramientas apologéticas para tratar los conflictos religiosos, 
sino que en verdad se instituyen como espacios de polémica estructura-
dos, en la medida en que requieren de la aceptación del otro como adver-
sario, al tiempo que éste, como interlocutor válido, tiene que estar dis-
puesto a una revisión de sus posturas. El diálogo se presenta entonces 
como un modelo de entendimiento racional y respetuoso para enfrentar 
de modo pacífico creencias opuestas.

En “Paz y conflicto en la teoría política medieval. Egidio Romano y 
Marsilio de Padua”, Francisco Bertelloni aborda el modo en que la filo-
sofía política medieval elabora dos teorías del conflicto y de la paz, con-
siderando las figuras paradigmáticas de Egidio Romano y Marsilio de 
Padua. A partir del análisis en paralelo de De ecclesiastica potestate y del 
Defensor pacis, el autor demuestra cómo estos filósofos presentan pun-
tos de vista contrapuestos respecto del modo de concebir el conflicto 
político así como también su resolución, enfatizando la pugna entre la 
defensa de la plenitudo potestatis papal como garante del orden espiri-
tual y político y el modelo de soberanía popular fundado en la totalidad 
de los ciudadanos. El trabajo reconstruye las raíces filosóficas de ambas 



introducción    — 11

posiciones y pone de relieve que, a pesar de sus diferencias, son teorías 
que recurren a un poder absoluto como garante para neutralizar y termi-
nar los conflictos, e instaurar efectivamente el orden civil. De este modo, 
el artículo invita a pensar, a partir de una polémica ejemplar, la articula-
ción entre la autoridad y la legítima resolución de los conflictos.

En “Crueldad ritual en tiempos de guerra: masacres sagradas en la 
Francia del siglo XVI”, Santiago Peña presenta una lectura del asesinato 
ritual en el contexto de las guerras sagradas, centrándose en el caso de las 
guerras de religión francesas durante el siglo XVI. El artículo propone la 
tesis de que se trata de un fenómeno endémico que puede encontrarse 
a lo largo de ese siglo casi de forma cotidiana, aun cuando pueda consi-
derarse a la masacre de la Noche de San Bartolomé como un hito emble-
mático. Peña ofrece una reconstrucción de las lógicas discursivas y sim-
bólicas que permiten hacer del enemigo una figura sacrificial. En este 
sentido, la crueldad ritual constituye una clave para comprender cómo la 
violencia se puede sacralizar en el marco de la guerra.

En “La guerra según Hobbes: pasiones en la Gigantomaquia”, Jeró-
nimo Rilla propone una interpretación del pensamiento político hobbe-
siano según la cual la guerra es tanto un recurso estratégico entre los dis-
tintos individuos y Estados como una manifestación que se sigue de una 
estructura pasional que puede encontrarse no solo en el hombre sino 
también en los Estados mismos. En este sentido se utiliza la figura de la 
Gigantomaquia para mostrar que, al igual que sucede en el plano indi-
vidual, el conflicto se ve también a gran escala alimentado por pasiones 
tales como el temor, la desconfianza y el deseo de reconocimiento. Con 
vistas a explicar esta tesis, Rilla se detiene particularmente en tres ante-
cedentes que influyeron en el pensamiento de Hobbes: Tucídides, Julio 
César y Tácito. En los tres casos se muestra en qué medida estos auto-
res clásicos prefiguran la idea hobbesiana según la cual la movilización 
de un cuerpo colectivo ha de tener en cuenta elementos pasionales que 
afectan al grupo como un todo. Se trata de una lectura que conecta psi-
cología y política, poniendo en evidencia que las guerras interestatales 
pueden no responder a decisiones racionales, sino al movimiento pasio-
nal de los cuerpos políticos.

En “La metafísica como campo de batalla: Leibniz y el papel del ars 
disputandi para la instauración de la filosofía como ciencia estricta”, 
Rodolfo Fazio ofrece una lectura del papel que el conflicto ocupa en 
las reflexiones de Leibniz en torno a la posibilidad de constitución de la 
metafísica como ciencia. Retomando el proyecto leibniziano del “arte de 



12 —	 introducción

disputar”, desarrollado en principio en relación con los conflictos religio-
sos y políticos, el autor analiza la posibilidad de aplicar esta herramienta 
a las polémicas propias de la filosofía primera. En particular, Fazio pro-
cura entender la propuesta leibniziana bajo un modelo iusnaturalista en 
la medida en que se comprende el conflicto y la guerra discursiva como 
marcas propias del estado en el que la metafísica se encuentra por natu-
raleza, lo cual exige recurrir a un juez que se constituya como instancia 
decisoria sobre las polémicas a fin de garantizar la paz entre las partes.

En “La polémica ‘libertad vs. ejército permanente’ en la modernidad 
temprana. Leibniz, Trenchard y la geopolítica europea”, Griselda Gaiada 
evalúa un episodio emblemático del pensamiento político moderno: la 
disputa en torno a la pertinencia de establecer un ejército permanente 
en tiempos de paz. En particular, la autora se centra en la polémica que 
se dio en Gran Bretaña tras la guerra civil inglesa entre los defensores del 
tradicional sistema de milicias y quienes abogaban por un ejército pro-
fesional, con paga regular y con una estructura más estable. En el marco 
de esta discusión, G. W. Leibniz no dudó en tomar posición en el debate 
británico, cuya resolución le parecía en buena medida determinante de 
los destinos de Europa. A la mirada insular de John Trenchard, Leibniz 
opuso, en su correspondencia con T. Burnett, una perspectiva continen-
tal interesada fundamentalmente en mantener un equilibrio en Europa. 
A partir del estudio de dicha correspondencia, Gaiada enfatiza la tensión 
entre libertad política y seguridad geopolítica, esto es, entre la tradición 
republicana y la modernización estatal.

En diálogo con la filosofía de Leibniz, Paul Rateau trabaja en “Sobre 
el derecho de guerra y la idea de paz perpetua hoy: algunas reflexiones 
leibnizianas” el problema de cómo concebir un derecho de guerra en el 
contexto internacional contemporáneo. Frente a los horrores de los con-
flictos de nuestra época, y con particular atención a la guerra entre Rusia 
y Ucrania, el autor retoma la figura de Leibniz como un exponente que 
defiende la paz desde una perspectiva racional, sin caer en la posición 
ingenua de pretender que el derecho por sí solo produzca el cese de todo 
conflicto. Siguiendo la conceptualización leibniziana, Rateau diferencia 
entre la guerra como hecho y la guerra como derecho. En contra de la tra-
dición hobbesiana, busca con esta distinción destacar que el fenómeno 
de la guerra no es inevitable ni nace de la maldad constitutiva del hom-
bre. Por el contrario, se trata de un hecho evitable por la vía del dere-
cho. En tal sentido, Rateau plantea la posibilidad de pensar un horizonte 
normativo en el que, aun cuando no desaparezca el conflicto, se pueda 



introducción    — 13

someter a reglas jurídicas y principios morales que lo regulen. Pese a que 
la paz perpetua pueda oficiar como un horizonte utópico, es posible 
impedir la guerra perpetua promoviendo el equilibrio de fuerzas entre 
las potencias.

En “Kant y el derecho de paz”, Fernando Moledo analiza el modo en 
que se articulan las nociones de guerra, paz y derecho en el pensamiento 
político de Kant. El autor ofrece un recorrido argumental que muestra 
en qué sentido la paz mundial no se concibe como una mera aspiración 
moral, sino como un deber incondicionado que la razón prescribe para 
los Estados. Así pues, en el contexto de los debates ilustrados acerca de 
la paz perpetua –especialmente en el marco del proyecto del abad de 
Saint-Pierre–, Moledo plantea que el orden civil, tanto el estatal como 
el internacional, responden a exigencias de la razón y que, aun cuando la 
propuesta de una Federación de Estados implique que se establezca una 
república jurídicamente más débil, ello no conduce a renunciar al impe-
rativo de la paz, garante de la posibilidad de su realidad. 

En “Fichte y la guerra”, Jimena Solé presenta la crítica radical que 
Johann Gottlieb Fichte realiza a la guerra expansionista y al despotismo 
monárquico en el marco del debate de la Ilustración alemana del siglo 
XVIII. En particular, la autora muestra cómo, según Fichte, el fin último 
de la humanidad radica precisamente en el desarrollo de la cultura para 
la libertad, la cual es incompatible con la violencia y la opresión que los 
Estados absolutistas ejercen de modo sistemático. En clara oposición a 
cualquier reconocimiento que se pueda hacer de la guerra, Fichte sos-
tiene que todo progreso, tanto moral como espiritual, proviene de la 
auto-actividad del propio individuo, pero nunca de condiciones exter-
nas impuestas por los gobernantes. En este sentido, el trabajo enfatiza 
cómo se oponen guerra y educación en la filosofía política fichteana, así 
como la exigencia de que la transformación social proceda, no de la vio-
lencia, sino de la educación y de la libertad de pensamiento.

En el texto “Jugarse la vida: Borges y el ethos del coraje”, José Luis 
Galimidi y Martín Böhmer exploran el tratamiento que el escritor Jorge 
Luis Borges realiza de la ética y la metafísica del coraje a lo largo de su 
obra. Los autores priorizan la tensión que encontramos en los personajes 
borgeanos entre la búsqueda de la unidad y el sentido, por una parte, y 
la dispersión y el fracaso, por otra. Tanto los cabalistas, en su afán de dar 
con el absoluto a través del uso de la palabra, como los malevos, que se 
enfrentan a duelos a cuchillos, constituyen un arquetipo de la ética del 
honor y del riesgo vital. Bajo el prisma de los personajes más emblemáti-



14 —	 introducción

cos de los textos de Borges, se revela en qué sentido la literatura es conce-
bida por el escritor argentino como un acto ético y trascendente, donde 
tanto el autor como el lector tienen una responsabilidad espiritual.

Antes de concluir esta introducción, queremos agradecer a los auto-
res de los capítulos que integran esta contribución por su gran receptivi-
dad a la propuesta inicial de este libro, que ahora ve la luz gracias al tra-
bajo mancomunado de todos ellos. Así como la piedra basta encuentra 
su forma en la labor percutante del cincel, así también el proyecto de este 
libro pudo concretarse gracias a la fina inteligencia de quienes supieron 
pulir la idea original, desbastando en ella pluralidad de contornos que de 
otro modo jamás habrían tomado forma. Repensar la guerra y filosofar 
sobre el conflicto es sin duda una tarea colectiva, por no decir un deber 
de todos.

Los editores
Buenos Aires, 13 de agosto de 2025


	Cita_ultra_causas_naturales
	_GoBack
	_Hlk161165778
	_Hlk161171726
	_Hlk161171197
	_Hlk451648
	_Hlk518555446
	_Hlk157502932
	_Hlk157587495
	_Hlk161160583
	Introducción
	Los diálogos literarios y la expresión del conflicto religioso en los siglos XI-XII
	Natalia Jakubecki

	Paz y conflicto en la teoría política medieval. Egidio Romano y Marsilio de Padua
	Francisco Bertelloni

	Crueldad ritual en tiempos de guerra: masacres sagradas en la Francia del siglo XVI
	Santiago Francisco Peña

	La guerra según Hobbes: pasiones en la Gigantomaquia
	Jerónimo Rilla

	La metafísica como campo de batalla: Leibniz 
y el papel del ars disputandi para la instauración de la filosofía como ciencia estricta
	Rodolfo Fazio 

	La polémica “libertad vs. ejército permanente” en la Modernidad temprana. Leibniz, Trenchard y la geopolítica europea
	Griselda Gaiada 

	Sobre el derecho de guerra 
y la idea de paz perpetua hoy: 
Algunas reflexiones leibnizianas
	Paul Rateau

	Kant y el derecho a la paz
	Fernando Moledo

	Fichte y la guerra
	María Jimena Solé

	“Jugarse la vida”: Borges y el ethos del coraje
	José Luis Galimidi 
	Martín Böhmer


